
Euskal hizkuntzalaria, pentsalaria eta idazlea

Elkarrizketa Zubixaren eskutik

Pello Salaburu Etxeberria

LIBURUAK
ELKARRIZKETA



Pello Salaburu Etxeberria euskal hizkuntzalaritzaren eta pentsamendu kritikoaren erreferenteetako bat da. Euskara eta

unibertsitatearen alde egindako ibilbide luze baten ondoren, Panfleto bat atzenduraren kontra argitaratu du orain,

gizartearen oroimenaz, azken iraganaz eta aurrera egiteko beharraz hausnartzera gonbidatzen gaituen saiakera premiazko

eta probokatzailea. Gaur haren lan berria hobeto ulertzeko hitz egingo dugu berarekin.

Uste duzu Euskal Herrian ondo kudeatzen ari dela

iraganaren memoria? Zer falta da oraindik egiteko?

Ahal dugun bezala ari gara kudeatzen. Hori mundu osoan

gertatzen da hola. Gauza askoren egia jakitea falta zaigu,

hasteko: badira hemen hildakoen ehunka atentatu argitu

gabe; badira eraildakoen gorpu desagertuak, oraindik

ezkutatu nahi dituztenak (Irlandan baina gehiago, bide

batez); ez dakigu nork eman zuen agindua talde

ultraeskuindarrak sortzeko. Hori ezagutu gabe nekez egin

daiteke justiziarik. Ez dira jarri oinarri sendoak gertatu

dena berriz ere gertatuko ez dela segurtatzeko: gure

kaleetan hiltzaileen pankartak eta pintaketak ikusten

segitzen dugu. Eta ezin dugu esan gertatutakoaren

memoria nahi dugula, aldi berean esaten badugu aurrera

behatu behar dela, ez atzera. Atzera begiratzea

bizikidetzaren kontrako zerbait dela. Orain beste fase

batean omen gaude. Baina ahazte hori oso selektiboa da:

orain dela 25 urte gertatzen dena ahaztu behar omen da,

baina ez orain dela 80 urte gertatu zena. Tranpa hutsa da

hori. Hola ez goaz inora ere. Abiapuntu sendorik gabe

nekez aurreratuko dugu. Zenbat denbora gainetik ezin

kendu Francisco Franco Fundazioa? Normaltzat har

daiteke hori?

Liburuan Irlandako edo Alemaniako kasuak aipatzen

dituzu. Zer parekotasun eta alde ikusten dituzu gure

errealitatearekin?

22.

Zerk eraman zintuen “panfleto” bat idaztera eta ez liburu

akademikoago bat? 

Beste lan luze batean nago murgildua azkeneko urteetan,

baina inguruan gertatzen dena ikusirik, eten bat egitea

erabaki nuen eta hausnarketa honi bide ematea. Ez da,

zentzu batean, lan akademikoa, baina munduko leku

askotako erreferentziez betea dago. Jatorrizko lanen

aipamenak guztiz murrizturik utzi ditut, irakurketa arinago

egin ahal izateko eta "akademia" zama kentzeko:

aipamenetan egilea eta lana ematen ditut, beste

xehetasunik gabe. Horregatik, eta hautatu dudan

estiloagatik, panfleto baten itxura hartzen du batzuetan.

Baina berez lan sakona da, eta ongi funtsatua.

Azkeneko urteetan egin ditudan irakurketa askok eraman

naute liburuaren idaztera. Gertatzen ari denak sorrarazi

didan kezkak, batetik. Holakoak mundu osoan, eta neurri

batean berdintsu, gertatu izan dira eta gertatzen dira. Eta,

hori da beste arrazoi bat, inguruan gertatzen dena gertatzen

ari dela, nire lekukotza argi utzi nahi izan dut. Liburuan

argudio garatuak erabiltzen ditut, horretan saiatu naiz

bederen, erraz eztabaidatzen diren topiko edo baieztapen

hutsetatik urrunduz.

Liburuan diozu ahazteak prezio handia duela biktimentzat.

Zer da zuretzat “bigarren biktimizazioa”?

Muturreraino eramaten diren gatazka abaguneetan,

normalean, gehien sufritzen dutenak biktimak dira. Inpresioa

dut askotan ez zaizkiola, funtsean, inori ere inporta. Haien

aldeko oihua da liburua. Norbait hil ondoren, familiari

telefonotik deitu eta irain egiten zaionean, barre eginez,

berbiktimizazioa gertatzen da. Hildakoaren hilobian utzitako

loreak xehatzen direnean, berdin. Biktimak interes politiko

bihurturik erabiltzen direnean; Intxaurrondoko buru famatu

hari domina bat ematen zaionean; presidente ohia delitugile

batzuk agurtzera kartzelako atera joaten denean; Zabaltza

bus gidaria biktimatzat hartzen ez denean; Iparraldean

desagertutako batzuen gorpuekin zer egin zuten esan nahi

ez denean; torturatu baten hitzak apalesten direnean;

gertatuko historia ahaztea hobe dela esaten denean; preso

bati barkamena eskatzea debekatua dela esaten zaionean...

Horiek guztiak dira berbiktimizazio egoerak. Horietan

guztietan biktimak bigarren aldiz zigortuak gertatzen dira.

Baina ahazte hori oso selektiboa

da: orain dela 25 urte

gertatzen dena ahaztu behar

omen da, baina ez orain dela 80

urte gertatu zena.



Bai, eta beste hainbeste tokitakoak ere. Egoera

desberdinak dira. Baina Irlandan gertatuarekin

antzekotasun handiagoa ikusten dut, nahiz hango eskalak

eta hemengoak aski desberdinak diren. Ez dut azterketa

akademikorik egin, hori historialarien kontua da. Nahiago

izan dut historia pertsonaletan zentratu, gertatzen dena

argitu ahal izateko: zer sentitzen zuten, zer ikusten,

Auschwitzen edo beste kontzentrazio esparruetan preso

izan zirenek? Zergatik egon dira urteetan isilik? Zer, bahitua

izan den norbaiten familiak? Zer, hiltzaile batek? Zergatik

ahaztu nahi du buruzagi demokrata batek inguruan

gertatua? Zergatik babesten du tortura edo norbait hiltzea

estatuaren indarra erabiliz? Zergatik goraipatzen dira,

munduko hainbeste tokitan, hiltzaileak? Zergatik normaltzat

hartzen dugu ideologia baten izenean (kasurik hoberenean,

askotan ez da hori ere) aldameneko auzokidea erailtzea?

Zergatik ez ditugu biktimak behar adina kontuan hartzen?

Zergatik horrenbeste miseria moral eta etika falta

handinahia duten ideia batzuen azpian? Gatazka guztietan,

mundu osoan, sistematikoki errepikatzen dira holako

jarrerak. Nekez ulertzen ahal ditugu. Nahiago baitugu

pentsatu holakoak munstro batzuek bakarrik egiten

dituztela, horrekin lasaiago gelditzen gara. Baina ez dira

munstroak: Drakulić-ek dioen gisan, zu eta ni bezalakoak

dira. Eta Primo Levik esan zuen juduen jazarpena gizakiaren

lana zela, eta "gu" (juduez ari zen, bera judua baitzen)

gizakiak garela. Orain ikusten dugu Palestinakoa. Horrek

guztiak, izugarrikeriak jende arruntak sortzea, ezinegona

sortu behar liguke.

Alde horretatik begiraturik parekotasun amaigabeak aurki

daitezke. Baina gertatuaren eskalak, egoerak, berriz ere

diot, oso desberdinak dira leku batean eta bestean.

Konparazioa beste arlo batzuetan egin behar da.

“Aurrera begiratzera” gonbidatzen gaituzu. Zein oztopo

daude gizarte gisa aurrera egiteko?

Lehen aipatu dut: hasteko, borondatea behar da. Aurrera

behatzeko borondatea atzera behatuz eta onartuz erakusten

da: txarto egin diren gauzak txarto egin direla, berdin da

nork, onartzeko borondatea. Hori da abiapuntua. Ezin da

aurrera begiratu atzekoa ahaztuz, atzekoa kontuan hartu

gabe. Bizikidetza indartu nahi badugu, hori da bidea.

Gertatua argitzeko Egiaren Batzorde bat sortzea aski egokia

litzateke, nire ustez.

Zein izan beharko litzateke gazteen eginkizuna memoria

eta aldaketa prozesu honetan?

Munduan gauza asko, eta aski modu arinean, aldatzen ari

dira. Eskuineko taldeak indar handia hartzen ari dira eta

egungo sistema desegin nahi dute. Beldurrik gabe

diktaduren aldeko iritziak ematen dituzte, zuzenean edo

zeharka. Ezkerreko indar batzuek ere berdintsu ikusten

dituzte gauzak, aski antidemokratikoak diren erregimenak

eredu gisa onartzen baitituzte. Batzuek eta besteek marra

gorriak gurutzatu dituzte, eta ez dakit noraino joan

daitezkeen. Zweig datorkit gogora.

Historiak erakutsi diguna kendu dute haien gogotik. Historia

ez da existitzen, ez da haren beharrik. Bestelako eredu bat

dut nik buruan: demokrazia liberala, zuzenbide estatua eta

gizartearen ongizatea. Hirukote horrek eman ditu, gizakiaren

historian, emaitza hoberenak. Zuloekin, ez dut ukatuko.

Zulo handiekin. Baina ezagutu ditugun gainerako guztiak

askoz ere txarragoak dira. Historiari behatzea baizik ez da.

Hori apurtzen bada, eta bidean gaudeke, hurrengo

belaunaldiek sufrituko dute. Gazteek sufrituko dute, haiena

baita etorkizuna. Hori ikusi behar lukete, eta ondorioak

atera.

“Baina arrisku handiena hiper-

ideologizazioan dago, nik uste. Eta

horrek indar handia du gure artean.

Oso kaltegarria da, ez baitu uzten

errealitatea ezinbestekoa den

gutxieneko malgutasun batekin

ikusten.“

23.



Leninek bortizkeria justifikatu zuen iraultza garaile atera

zedin ordaindu beharreko odol-prezioan. "Nire borroka"

liburuan Hitlerrek juduen bortizkeria eta ondorengo

sarraskia justifikatzen ditu. Eta horrela, zerrenda luzea

egin genezake. Oroimenaz eta ahanzturaz ari garenean, ez

al genituzke gogoratu eta ez ahaztu behar indarkeria

eragin eta justifikatu zuten ideologiak ere, benetan

historian gertatu denaren neurri berean?

Lenin aspaldi irakurri nuen, orain dela 50 urte. Arrunta zen

gure garaian haren lanak besapean eramatea. Liburu hau

idazteko Hitlerrena irakurri dut orain, lehenbiziko aldiz,

haren buruan zer ote zegoen jakin nahian. Ideologia guztiek

egin dituzte sekulako sarraskiak munduko toki guztietan. Ez

dakit baden salbuespenik. Budismoa aipatu izan da, baina

Myanmarrekoa gertaturik, hori ere ez dut hain argi. Bestetik

ideologiak ezinbestekoak dira bizikidetza proiektuak aurrera

ateratzeko. Baina arrisku handiena hiper-ideologizazioan

dago, nik uste. Eta horrek indar handia du gure artean. Oso

kaltegarria da, ez baitu uzten errealitatea ezinbestekoa den

gutxieneko malgutasun batekin ikusten. Anitz adibide

ditugu. Azkeneraino eramanez, topiko arriskugarrietan

erortzen gara: kontserbadorea, edo nik bezala pentsatzen

ez badu, faxista da, bistan da; dena ETA da; segurtasun

indar guztiak gaiztoak dira; hori nire taldekoa da, beraz ona

da. Ideologiak akritiko bihurtzen gaitu, eta errealitatea

tolesten du modu bakar batean ikus dezagun. Malgutasuna

beharrezkoa da, gizakiak gara.

Liburuaren mezu nagusia esaldi bakarrean laburtu beharko

bazenu, zein izango litzateke?

Bizikidetzak aurrera begiratzea eskatzen du, baina ezin

dugu aurrera egin biktimak kontuan izan gabe: gertatua ezin

da ahaztu eta argitu behar da.

Pello, zu euskal hizkuntzalaria zara. Euskal Herriko hiri

batzuetan badirudi euskara eta gaztelania bi gizarte-eredu

eta bi bizimodu bereizten dituen muga direla, batez ere

gazteen artean. Nola ikusten duzu zuk arazo hau?

Esango nuke hori beti hola izan dela, oro har eta

salbuespenak kendurik. Hola segitzea gaur egun ez da ona.

Euskararen egoera inoiz baino hobea da, baina ez da ona,

eta arrisku handiak ditu gainean. Hori konpontzeko

ikusmolde desberdinak daude, eta hemen ere hiper-

ideologizazioak badu zerikusia. Ditugun erronkek

hausnarketa berezia eskatzen dute, patxadazkoa,

topikoetatik urruna. Gainera, gizartearen ezaugarriak egun

batetik bestera aldatzen ari dira. Baina horrek hemen

garatu ezin dudan beste hausnarketa sakonago batera

eramango ninduke.

Liburuaz zerbait gehiago gaineratu nahi zenuke?

Pare bat gauza. Liburuaren prosa arina da, ez da lan

akademiko batena. Barneko egitura ere ez da ohikoa.

Batuan dago, jakina, baina estiloari dagokionez badira

hitzak, esamoldeak, sintaxi ereduak... arruntak ez direnak.

Liburuei kolore pixka bat ematea gustatzen zait, eta honen

kolorea Baztan-Iparraldekoa da. Hala ere, saiatu naiz hitz

guztiak testuinguruan ulertzeko moduan paratzen.

Irakurleak ez du zailtasun berezirik izango, pentsatzen dut.

“Bizikidetzak aurrera begiratzea

eskatzen du, baina ezin dugu

aurrera egin biktimak kontuan izan

gabe:  gertatua ezin da ahaztu eta

argitu behar da.”

24.



HAIZEAREN
AHOTSETAN

Iñaki  Madison

Bizitzan ezer ezin da gertatu gizakiaren esku-hartzerik gabe; izan ere, gure ekintzek, talde gisa zein

banaka, beti utzi izan dute beren arrastoa gizartean, eta arrasto horiek eraman gaituzte gaur garen

izatera: gero eta bakartiagoak, gero eta gehiago errealitatetik gero eta aldenduagoak bizi diren

izakiak, mundu gero eta korapilatsuago batek inguratuta. Hala ere, gure egitekoa da, eta gure ardura

ere bai, gerta dakigun oro aukera bihurtzea: hazteko, hobetzeko eta eboluzionatzeko aukera.

Gure sena zaharrenak batzuetan modu ulertezinean

erreakzionatzera bultzatzen gaituen arren (immigrazioaren

erronkaren aurrean, lanaren etorkizun aldakorren aurrean,

edo gure inguruan IAren beti deserosoa den presentziaren

aurrean), gizadi gisa kontakizun partekatu eta zabal bat

ehuntzeko gai izan beharko dugu. Kontakizun horrek

erakutsi behar digu aurkako ditugun erronkak unibertsalak

direla, eta gu geu garela soluzioaren parte  eta ez

arazoaren itzalak, azken batean, ezinbestean elkar behar

dugula.

Horrenbestez, eginkizun handienetakoa izango da

etengabeko ikaskuntzaren premiaz jabetzea: bizitza osoan

zehar geure burua berrasmatzen jakitea, eta aldaketa

jarraitua bideratuko duten malgutasun mentala eta adimen

emozionala lantzea. Garbi dago lan-mundua gero eta

aldakorragoa dela, eta bizitza osoan lan bakar bat eta

ibilbide profesional zuzen bat izatearen ideia iraganeko

kontzeptu bihurtu dela. Horregatik, geure bertsiorik onena

aurkitu beharko dugu behin eta berriz, gizartearen barnean

lekua eta zentzua izaten jarraitu nahi badugu. Horretarako,

ezinbestekoak izango dira adimen emozional sendoa eta

malgutasun mentala, eguneroko barreneko erabakietan

gure lagun izango direnak.

Badakit, hezitzaile gisa, askoz ere zailagoa dela emozioak

kudeatzen irakastea matematiketako formula bat edo

fisikako lege bat azaltzea baino. Baina, aldi berean, ezin

da ukatu pertsona askok atzean geldituko direla emozioen

ulermen eta kudeaketa horretan; eta soilik gizaki

emozionalki osasuntsuak hezteko gaitasuna —eta

borondatea— duten gizarteek egingo dutela aurrera.

Nahi nuke orain arte lortu dugun guztia, ez dena gutxi,

behar bezala baloratzea, eta lorpen horrek gure baitan

piztea gure aurrekoek, gurasoek eta aitona-amonek,

erakutsi ziguten kemena: egindakoa zaindu, eta bide

berriak urratzeko indarra bildu, hobekuntza posible dela

sinesten jarraitzeko.

Prest gaitezen, hortaz, geure onena emateko. Alde batera

utz dezagun beti kexu, baina inoiz ezer eraikitzen ez duen

zarata gogaikarria. Soilik horrela izango gara geure

etorkizun pertsonalaz eta kolektiboaz kontziente. Azken

batean, jokoan duguna izaten jarraitzea da: denboraren hari

fin baina iraunkorrean gure aztarna utz diezaiogun.

25.

ETORKIZUNAK EKARRIKO DIGUNA

“Prest gaitezen, hortaz, geure onena

emateko”


